Материал для встреч в малых группах

УРОК № 1

**Что есть молитва?**

**Вступление**

Едва ли найдется на земле человек, который хотя бы раз в жизни не молился, однако, к сожалению, не все осознают истинный смысл молитвы. Так, более половины (58%) американцев прибегают к молитве в тех случаях, когда другие пользуются традиционными обезболивающими средствами. Таковы данные совместного исследования, проведенного компанией «Эй-би-си», газетой «USA Today» и медицинским центром при Стэнфордском университете. Для многих молитва потеряла свое сакральное значение и превратилась в обыденный ритуал. Но что есть молитва на самом деле и почему она столь необходима для нас?

**Ломка льда**

Генерал Джекоб Астли перед сражением у Эджхилла вознес Богу следующую молитву: «Господи, ты знаешь, как я буду занят сегодня! Если я о Тебе забуду, Ты обо мне не забудь». Согласны ли вы с его утверждением? Поделитесь мнениями.

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Быт. 1-3; 1Фес. 5:17; Исх. 25:8; Ин. 1:14.**

1. Для какой цели Бог сотворил человека?
2. Какой глагол в истории творения встречается более всего и о чем это говорит?
3. Как тема общения прослеживается в первых трех главах книги «Бытие»? О каком общении говорится в каждой главе, и какой вид общения опасен для человека?
4. Какой смысл приобретает молитва в контексте общения с Богом? Имеет ли молитва одностороннюю направленность или она представляет собой диалог с Господом (Дан. 2:23; Ис. 38:5; Пс. 65:19)?
5. Как часто надо молиться Богу?
6. Как грех повлиял на общение человека с Богом? Что сделали Адам и Ева после грехопадения?
7. Что является серьезным препятствием для совершения молитвы?
8. Каким образом Бог решил проблему разрыва отношений человека с Господом после грехопадения?

**Комментарий**

Без общения не может существовать ни отдельный человек, ни человеческое общество как целое. Общение для человека - это его среда обитания. Общение дает человеку новый импульс, радость, наслаждение, которые помогают справиться со скукой, рутиной бытовой жизни, поднимает его на новые уровни в его профессиональной деятельности.

Важное место общение занимает и в Священном Писании, причем Библия учит, что человек должен общаться на двух уровнях – вертикальном и горизонтальном. Уже с самого начала на страницах Библии затрагивается тема двухуровневого общения между Богом и человеком и между человеком и человеком.

Интересно отметить, что ни один глагол так часто не встречается в истории творения, как глагол «сказал», что свидетельствует об общительном характере Бога. Бог сотворил человека для общения, и в этом смысле молитва – это ничто иное как общение с Господом.

Тема общения прослеживается на протяжении всех трех начальных глав книги «Бытие». Первая глава повествует об общении на вертикальном уровне, между Богом и человеком, тогда как вторая глава – на горизонтальном уровне – «не хорошо быть человеку одному» (Быт. 2:18). И только третья глава повествует о запрещенном виде общения – между человеком и сатаной. Контакт с дьяволом привел к тому, что человек утратил общение с Богом и убежал от Него. Если ранее Адам и Ева свободно общались с Богом, то совершенный ими грех стал серьезной помехой для общения или молитвы.

В отличие от общения с дьяволом, общение с Богом приносит человеку благословение. Благочестивый Асаф пишет: «Благо приближаться к Богу» (Пс. 72:28). Чуть ранее он выразил мысль о том, что если Бог рядом, то ему больше ничего не нужно (ст. 25). И если общение с Богом является благословением, то, несомненно, удаление от Него является проклятием. В том же Псалме Асаф пишет: «Удаляющие себя от Тебя гибнут» (ст. 27).

«В молитве мы открываем наше сердце Богу как другу. Это необходимо не потому, что Богу неизвестно, кто мы такие, но для того, чтобы помочь нам принять Его» (Елена Уайт, «Путь ко Христу», стр. 93, оригинал). Таким образом, молитва позволяет нам принять Бога в свою жизнь, вот почему ни в коем случае нельзя пренебрегать молитвой.

После грехопадения взаимоотношения между Богом и человеком нарушились, однако Господь не оставил человечество во мраке, но нашел выход из сложившейся ситуации и повелел Моисею соорудить святилище для того, чтобы пребывать со Своим народом и общаться с ним (Исх. 25:8). Господь намерен обитать не в святилище, но «посреди них», то есть посреди Своего народа. Святилище должно служить лишь местом встречи Господа со Своим народом.

Однако Божья любовь достигла своего апогея, когда Сын Божий «раскинул шатер» (Ин. 1:14, буквальный перевод) посреди нас, чтобы обитать с нами. Воплощение Сына Божьего свидетельствует о том, что Он желает быть к нам намного ближе, чем мы можем себе представить. Господь Иисус Христос умер за нас, чтобы восстановить ту гармонию общения, которая была до грехопадения в Едемском саду.

**Свидетельство**

1. Что лично для вас значит молитва?
2. Что для вас важнее в молитве – внешняя форма или содержание?
3. С чего вы начинаете свой день, о чем ваши первые мысли утром нового дня?
4. Какие чувства переполняют вас после общения с Богом?

**Молитва**

Господи, помоги нам понять важность молитвы. Ты желаешь общения с нами. Ты умер, чтобы восстановить гармонию, которая была потеряна по причине грехопадения. Помоги нам постоянно поддерживать общение с Тобой. Помоги приготовить в наших сердцах место для того, чтобы Ты раскинул Свой шатер посреди нас. И пусть наши молитвы возносятся к Тебе подобно фимиаму. Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 2

**Истинное Богопознание**

**Вступление**

Век атеизма прошел, и сегодня с трудом можно найти человека, который полностью отвергал бы существование Бога. Тем не менее, сегодня возникает вопрос иного характера: достаточно ли хорошо люди знают Бога? Ведь от этого зависит и наше отношение к Нему. На самом деле, наше общение может быть свободным и непринужденным лишь с тем, кого мы хорошо знаем, но если мы не знаем Бога, как станем возносить Ему молитвы?

**Ломка льда**

Русской поэтессе Марине Цветаевой принадлежит следующее высказывание: «Что мы можем сказать о Боге? Ничего. Что мы можем сказать Богу? Все!» Согласны ли вы с ее утверждением?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Исх. 33:13,19; Исх. 34:5-7,29; Исх. 24:1-18;.**

1. Многие мыслители считают, что Бога познать невозможно. Что по этому поводу говорит Священное Писание? (Ин. 5:39).
2. Чего более всего Господь ожидает от Своих детей? (Ос. 6:3; Иер. 9:23,24; Ин. 17:3).
3. Чем отличается знание Бога от знания о Боге?
4. Что значит познать Бога?
5. Кто, согласно Апостолу Павлу, не знает Бога? (1Кор. 15:34; Тит. 1:16).
6. Известно, что Моисей несколько раз встречался с Господом на горе. Но когда его лицо стало сиять?
7. Кроме Моисея Бога увидели Аарон, его сыновья и семьдесят старейшин, но чем отличалось Божье откровение Моисею от Его откровения остальным?
8. Почему Моисей увидел Бога в «облаке», а остальные – в образе «огня поедающего»? О чем это говорит?

**Комментарий**

Одна из основных задач всякого верующего – это стремление познать Господа как можно больше. Познание Бога имеет для Него большее значение, чем наши различные старания, дела или жертвы.

Вопреки мнению многих мыслителей, Священное Писание неоднократно призывает Божий народ познавать Его: «Остановитесь и познайте, что Я - Бог» (Пс. 45:11), «Познайте, что Господь есть Бог» (Пс. 99:3), «Во всех путях твоих познавай Его» (Притч. 3:6).

Мы не можем свободно общаться с Богом, если не зна­­­­­ем Его. Преж­­­де чем молиться, мы должны знать, Ко­му молиться.

Знаем ли мы Бо­­­га? Мно­­­­гие христиане могут по­думать, что этот вопрос их не ка­са­­­ется. Он, ско­рее всего, адресован мирским людям. Однако не бу­­­дем за­бы­­­­вать, что Апостол Павел обращается не к секулярному ми­­­­ру, а к хрис­­­ти­анам со следующими словами: “к стыду ва­шему ска­­­жу, не­ко­то­­­рые из вас не знают Бога” (1Кор. 15:34). В другом мес­те он пишет: “Они го­ворят, что зна­ют Бога; а делами отрекаются…” (Тит. 1:16). Те, кто утверждают, что знают Бога, но продолжают пребывать во грехе, на самом деле не имеют о Нем должного представления.

Фактически, человек может быть уверен в том, что близок с Бо­гом, тог­­да как на са­мом деле он с Ним даже не знаком. Говорить о Бо­­­­­­ге, ве­рить в Его су­щест­вование еще не означает знать Бо­га. Знать о Боге и знать Бога - это вовсе не одно и то же. Некто сказал: «Знать, что Христос умер, - это история. Знать, что Он умер за меня, - это спасение».

Насколько хорошо мы знаем Бога? До того как Иов познал Бога, он говорил: «я слышал о Тебе слухом уха», но после общения с Господом Иов высказался иначе: «теперь же мои глаза видят Тебя» (Иов. 42:5).

Слышим ли мы о Боге или видим Его? От этого вопроса зависит качество нашей молитвы.

Сам Моисей познавал Бога пос­те­пен­но, шаг за ша­­­­­­­гом. Он часто общался с Богом. Обычно мес­том их общения слу­жи­­­­­­ла гора. И однажды, как по­вест­вует Священное Писание, после оче­­­­­­ред­ной беседы с Бо­гом лицо Моисея стало сиять.

Когда его лицо стало сиять? Не тогда, когда Бог поручил ему вы­­­­вести Израиль из Египта, не тогда, ког­да Он поручил ему под­­­го­то­­­вить народ к встрече с Со­бой, не тогда, когда вручил ему Де­­­сять За­поведей и даже не тогда, когда Моисей готов был по­ло­жить свою жизнь за других. Но тогда, когда Господь провел перед ним Свою сла­ву и открыл Свой характер. Это была встре­ча, при ко­то­­­рой Мои­­­сей поз­­нал Бога во всей Его пол­ноте.

Следовательно, знать Бога означает знать Его характер. Именно поэтому для Моисея слава Божия была подобна «облаку», а для сынов Израилевых – «огню поедающему». Они видели одного и того же Бога, но по-разному. В отличие от Моисея они не знали Бо­га в полной мере, по этой причине Бог выглядел для них как «огонь поедающий».

Мы призваны познать Бога в Его любви, милосердии, святости, совершенстве, величии, силе, славе, доброте, красоте, бесконечности, премудрости и еще великом множестве качеств и действий, Которые Он готов нам открыть.

Знающий Бо­га смот­рит на Него не как на «огонь», а как на «об­ла­ко». Если мы молимся Бо­­­­­­гу, Ко­торого не знаем, то мы мо­лимся некоему тирану, который го­­­­­­тов пож­рать нас ог­нем за любое прегрешение. Если же мы мо­лим­ся Богу, Ко­­торого знаем, то мы молимся Личности, Которая го­то­ва ос­­­­­­вежить нас подобно облаку и залечить наши ис­сох­шие души. Те­перь ста­но­вит­ся ясно, насколько на­су­щен вопрос: знаем ли мы Бога дос­­­­­­таточно хорошо?

**Свидетельство**

1. Каким образом знание вами Бога отражается на ваших молитвах?
2. Как вам кажется, достаточно ли только молиться Богу, но при этом не исследовать Священные Писания?
3. Как вы понимаете следующий Библейский текст: «Истреблен будет народ Мой за недостаток ведения» (Ос. 4:6)?
4. Сияют ли ваши лица после общения с Богом?

**Молитва**

Дорогой наш Господь! Мы свято верим в то, что Ты призвал нас познавать Тебя во всех путях Твоих. Возможно, мы все еще слышим о Тебе, но пока не видим Тебя. Однако мы молим Тебя от­крыть нам Свой ха­­­рак­­тер и показать глубину Тво­ей любви. Мы молим Тебя открыть нам Се­бя, что­­бы и на­­­ши ли­ца сияли, подобно лицу Моисея, чтобы видящие нас видели Тебя в нашей жизни. Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 3

**Научи нас молиться**

**Вступление**

Сама постановка вопроса может показаться странной. Разве мож­­­­­­но нау­­читься молитве? Не является ли молитва выражением на­ших чувств? Разве не должны мы говорить то, что желаем? Или мо­жет нам сле­дует заучивать определенные молитвы и возносить их Бо­­­­­гу? Ко­неч­но же, нет. Молитва должна выражать исключительно на­­­­­ши пе­ре­жи­ва­ния, наши эмоции. Как же тогда можно научиться мо­­­­­литве?

**Ломка льда**

Вспомните вашу первую молитву. Что побудило вас обратиться к Богу?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Мф. 6:9-13; Дан. 9:4,5,7,9,17,19.**

1. Что имеет в виду Апостол Павел, говоря: «Ибо мы не знаем, о чем молиться, как долж­но, но Сам Дух ходатайствует за нас воз­ды­ханиями неиз­ре­чен­ны­ми» (Рим. 8:26)? Означает ли это, что наши молитвы могут быть необдуманными?
2. В качестве примера Иисус преподал ученикам молитву «Отче наш», однако никто из Его учеников в дальнейшем не молился этой молитвой. Почему тогда Иисус привел молитву «Отче наш» в качестве примера?
3. Из каких двух частей состоит молитва Господня? О чем свидетельствует последовательность этих частей и чему она учит?
4. Почему Иисус заповедал нам обращаться к Богу «Отче наш», а не «Отче мой»?
5. Каким образом в молитве «Отче наш» (ст. 11-13) отражены наше прошлое, настоящее и будущее? О чем это говорит?
6. Какая последовательность наблюдается в молитве Даниила и чему она нас учит?
7. Почему Даниил начинает молитву с напоминания о том, что Господь «хранит завет»?
8. Каким образом заключительная часть молитвы Даниила (9:19) связана с молитвой Иисуса Христа в Гефсиманском саду (Мф. 26:39)? Как Даниил и Иисус завершают свою молитву?

**Комментарий**

Молитва должна выражать исключительно на­­­­­ши пе­ре­жи­ва­ния, наши эмоции. Как же тогда можно научиться мо­­­­­литве? Мы долж­ны понять, что речь идет не о букве молитвы, а о ду­­­­­хе. Апос­тол Па­вел пишет: «Ибо мы не знаем, о чем молиться, как долж­но, но Сам Дух ходатайствует за нас воз­ды­ханиями неиз­ре­чен­ны­ми» (Рим. 8:26). Свя­той Дух кор­рек­ти­­­­рует на­ши молитвы, придает им осо­бый смысл и пе­редает те пе­ре­жи­­­­­ва­ния, которые мы сами не можем вы­разить. Дух Свя­той оце­ни­ва­­­­ет на­ши молитвы не по наличию в них мно­жества слов, но по со­дер­­­­­жа­нию наших нужд. Господь смотрит на серд­це, а не на мно­гос­ло­­­­вие.

 Хотя Иисус преподал пример молитвы, тем не менее, ниг­­­­де в Писании мы не встре­чаем, чтобы Его ученики молились этой молитвой. «Гос­под­ня мо­литва» дана не для того, чтобы ее пос­то­­ян­­­но произ­носить, но что­бы по­нять суть молитвы.

Какой смысл заложен в молитве «Отче наш»? Чему Иисус Христос хотел научить? «Молитва Гос­под­­­­­ня» делится на две части. Первая часть полностью сконцен­три­ро­ва­­­­­на на Боге: «да святится имя Твое», «да придет Царствие Твое», «да будет во­­ля Твоя и на земле, как на небе». Иными словами, че­ло­век, прежде все­­го, должен святить имя Божье, искать Его Царства и ру­­­­ко­водст­во­вать­­ся Его волей. Вторая же часть сконцентрирована на на­­­­­ших нуж­дах: «хлеб наш насущный дай нам на сей день», «прости нам долги на­ши», «не введи нас в искушение». Иными словами, в «Мо­­­­­литве Гос­под­­ней» Богу отводится надлежащее Ему вер­хов­ное по­­­­ложение, а по­том, и только потом, нашим нуж­дам и желаниям.

В свою очередь, вторая часть «Господней молитвы» затрагивает три из­­мерения времени. Во-первых, это просьба о хлебе, который необ­­­­­хо­дим для поддержания и сохранения жизни. Просьба о хлебе пос­­­­­тав­ле­на в молитве в настоящем времени. Во-вторых, это просьба о про­ще­нии грехов, которые были совершены в прошлом, и, в-третьих, это прось­­­ба о помощи преодолеть искушения, под­жи­да­ю­щие человека в бу­­дущем. В этих трех просьбах представлена истина о том, что мы долж­­ны представить Богу наше настоящее, прошлое и бу­­­­­дущее.

Определенный порядок наблюдается также в молитве Даниила. В де­­­­­­­вятой главе книги «пророка Даниила» Даниил молится о своем на­ро­­­­­де, который находился в вавилонском плену. Проследим за его мо­­­­­лит­вой. «И молился я Господу Богу моему, и исповедовался и ска­зал: «мо­лю Тебя, Господи Боже великий и дивный, хранящий завет и ми­­­­­лость…» (ст. 4). Как и в «Молитве Господней», Даниил, прежде все­­­­­го, кон­­центрирует свое внимание на Боге. Он говорит о Боге как о хра­ня­щем завет. Даниил выражает мысль, что хотя Израиль на­ру­шил завет с Бо­­гом, Бог, тем не менее, остается верен Своему завету. Имен­­­­­но вер­ность Бога Своему завету дает нам надежду на вос­ста­нов­­­­­ление взаи­мо­от­­ношений с Ним.

Далее Даниил говорит: «Согрешили мы, поступали беззаконно, дейст­­­­­­­вовали нечестиво, упорствовали и отступили от заповедей Тво­их» (ст. 5). После напоминания о том, что Бог верен Своему завету, Да­­­­­­­­ниил исповедует свой грех и грехи всего народа.

Третьим последовательным шагом в молитве является на­по­ми­на­ние о Божьей справедливости: «у Тебя, Господи, правда» (ст. 7). Да­ни­­­­­ил осоз­­нает, что его народ заслуживает осуждение. Божья спра­вед­­­­­ливость тре­­бовала наказание за грех.

Однако Даниил говорит не только о Божьей справедливости, но и о Его милости: «а у Господа нашего милосердие и прощение» (ст. 9). Да­­­­ни­ил взывает к Божьей милости и просит Господа помиловать его на­­­­род.

Затем Даниил просит Господа услышать его молитву: «И ныне ус­­­­­лышь, Боже наш, молитву раба Твоего и моление его» (ст. 17).

Шестым шагом в молитве Даниила является просьба ответить на мо­­­­­­­литву: «Господи внемли и соверши» (ст. 19). Недостаточно, чтобы Бог лишь услышал молитву. Необходимо также, чтобы Он ответил на нее.

Последним, седьмым шагом является просьба о том, чтобы Бог не прос­­­­­­­то ответил, но ответил по Своей воле: «не умедли ради Тебя Са­мо­­­­­­­го» (ст. 19). Как важно доверить свою просьбу Богу и ждать ре­ше­ния по Его усмотрению. Сам Иисус Христос молился: «Отче Мой! Ес­­­­­ли возможно, да минует Меня чаша сия; впрочем, не как Я хочу, но как Ты» (Мф. 26:39).

Как мы видим, хотя Даниил изливал Богу свою душу, тем не ме­нее, его молитва имела строгую последовательность.

**Свидетельство**

1. О чем вы просите Господа в первую очередь?
2. Что означают для вас слова: «хлеб наш насущный дай нам на сей день»?
3. Является ли ваша молитва стройной, упорядоченной или она хаотична?
4. Пытались ли вы когда-нибудь кого-то научить молитве?

**Молитва**

Господь наш и Бог наш! Часто мы не знаем, о чем молиться и как молиться. Но мы знаем, что Ты читаешь наши мысли. Мы молим Тебя, чтобы Дух Святой ходатайствовал за нас и представлял наши молитвы перед Тобой. Научи нас духу молитвы и пусть наши молитвы всегда превозносят имя Твое. Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 4

**Когда Бог не отвечает на молитву?**

**Вступление**

«И вопросил Саул Господа; но Господь не отвечал ему ни во сне, ни че­рез урим, ни через пророков» (1Цар. 28:6). Господь перестал от­­­­ве­чать Саулу намного раньше этого эпизода: «И вопросил Саул Бо­­­га: ид­ти ли мне за филистимлянами? Предашь ли их в руки Из­ра­и­ля? Но Он не отвечал ему в тот день» (1Цар. 14:37).

Наверняка многие задают себе вопрос – почему Бог не отвечает на молитвы? Но прежде чем задать такой вопрос, стоит задать несколько вопросов себе: для чего я молюсь? Правильно ли я молюсь? Какой ответ я ожидаю получить?

Молчание Бога, по­рой, мо­­жет оказаться трагическим для нас, как в случае Саула, а по­рой – бла­­гословением, если Он не отвечает нам для нашего же блага.

**Ломка льда**

Святой Иоанн Златоуст говорит: «Если человек искренне молит и не получает просимое - значит Господь готовит ему большее и лучшее, чем он просит». Согласны ли вы с его утверждением?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Притч. 28:9; Иак. 4:3; Втор. 3:25,26; 2Кор. 12:8,9.**

1. Пророк Иезекииль пишет: «Хотя бы они взывали в уши Мои громким голосом, не услышу их» (Иез. 8:18). Означает ли это выражение окончательный приговор (Суд. 10:10-16)?
2. О какой категории людей говорится в Притч. 28:9? Чью молитву Господь не слышит?
3. Молитва беззаконника названа «мерзостью» (Притч. 28:9). С какими другими грехами сравнивает Господь молитву беззаконника (Лев. 18:22; Втор.27:15; Иер. 32:35)?
4. О какой категории людей говорится в Иак. 4:3?
5. Что подразумевает Иаков под словом «вожделение» (2Пет. 2:13; Лк. 8:14, здесь используется то же самое греческое слово «гедоне» - удовольствие, наслаждение)?
6. О ком говорится во Втор. 3:25,26? Чью молитву Господь не услышал? В чем состоял его грех (Чис. 20:12; Евр. 11:6)?
7. О ком говорится во 2Кор. 12:8,9? Почему Господь не исцелил Своего верного раба (2Кор. 12:7)?
8. Можно ли считать молчание Бога ответом на молитву?

**Комментарий**

Священное Писание содержит несколько причин, по которым Гос­­подь не отвечает на молитвы человека. Как пишет Соломон, Господь не отвечает на молитвы без­­­за­­конников, сравнивая их молитвы с мерзостью. Соломон использует весьма ин­те­рес­ное ев­­рейское слово “тоэва” (мерзость), буквально оз­на­чаю­щее “омер­­зительный”, “гнусный”, “противный”. Анализ показывает, что это сло­­во ис­­пользуется для описания самых гнусных грехов, ка­ки­­ми яв­ля­­ются гомосексуализм, идолопоклонство и жертвоприношение детей.

Иаков осуж­дает человека, для которого ис­­тин­ное счастье заключено не в Боге, а в материальном благополучии. Ес­­ли человек считает, что он познает истинное счастье лишь тог­­да, когда будет обеспечен всем комфортом, и об­ра­ща­­ется к Гос­­поду в молитве предоставить ему это мнимое счастье, то Гос­­подь не ответит на его молитву. Ответить на мо­­литву оз­на­ча­­ет признать, что счастье не в Нем, а в ежед­нев­­ной роскоши. Поэ­­тому все те, кто направляют к Богу свои молитвы с целью обо­­гатиться, чтобы испытать ис­тин­ное счастье, обращаются не по тому адресу.

Грех Моисея скорее был обус­­ловлен всплеском эмо­­ций. Он дал волю чувствам и вы­ка­­зал свой гнев и неверие. Господь осудил израильтян на смерть в пустыне за их неверие и непослушание. Теперь же Мои­­сей проявляет грех не­­верия. И если бы Господь поз­во­лил Моисею вступить в Обе­то­­ванную землю, это вызвало бы негодование всего народа за нес­п­раведливость, прояв­лен­­ную Богом. Ведь если можно прос­­­тить Моисея, то мож­но простить и весь Израиль. Господь не отвечает на молитву Мои­­сея, чтобы не дать повод ос­таль­ным сомневаться в Божьей справедливости.

Несмотря на то, что сам Апостол Павел исцелял других от разных не­ду­­гов (Деян. 19:11,12), порой некоторых воскрешал из мерт­вых (Деян. 20:9,10), тем не менее, сам страдал от болезни (Гал. 4:13,14). И теперь, в надежде на исцеление, он трижды об­­ра­ща­­ется к Господу. Однако Господь не удовлетворяет его про­ше­­ние. Вопрос, конечно, не в том, что Господь же­ла­ет видеть Сво­­их детей больными. Просто не каждое ис­це­ле­ние спо­собст­­вует ко благу. Сам Апостол Павел это от­чет­ли­во осоз­на­ет: “И чтоб я не превозносился чрезвычайностью отк­­ровений, да­­но мне жало в плоть, ангел сатаны, удручать ме­­ня, чтоб я не пре­­возносился” (2Кор. 12:7). Апостол Павел был образованнее и успешнее всех остальных учеников Хрис­­та, и мог воз­гор­дить­­ся этим. Болезнь же препятст­во­ва­ла этому.

Порой, Господь допускает нечто такое, что держало бы нас в нуж­­ном русле. И ради нашего же блага Господь не удов­лет­­во­ря­­ет некоторые наши просьбы.

**Свидетельство**

1. Бывало ли в вашей жизни, когда на ваши молитвы от Господа не приходил ответ? Какова была ваша реакция?
2. Исследуете ли вы свое сердце, когда не получаете ответ на ваши молитвы? Осознаете ли вы, что проблема может заключаться в вас самих?
3. Что лично для вас означают слова Господа: «Любящим Бога, призванным по Его изволению, все содействует ко благу» (Рим. 8:28)? Означают ли эти слова полное доверие Богу?
4. Считаете ли вы, что гордость является самым серьезным препятствием для общения с Богом? Если да, то почему?

**Молитва**

Дорогой небесный Отец! Мы благодарны Тебе за то, что Ты от­вечаешь на наши молитвы. Не допусти, чтобы Твое молчание бы­­­ло обусловлено нашим беззаконием или желанием ис­поль­зо­вать Те­бя в эгоистичных целях. Если просимое нами не служит к на­­ше­му благу, то не удовлетворяй наше желание, потому что толь­­ко Ты знаешь, что полезно нам. Даруй нам счастье от об­ще­ния с То­­бой и пусть наши молитвы исходят от поклонения Тебе, ибо Ты дос­­тоин славы, чести и поклонения. Во имя Иисуса Хрис­­та об­ра­ща­­емся к Тебе. Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 5

**Личная молитва**

**Вступление**

Где бы не находился человек, в каком бы месте он не жил, всегда есть уго­лок, который может стать самым ценным местом в его жиз­ни. Дос­­­таточно только, чтобы этот уголок был местом встречи с Бо­гом. Для Моисея таким уголком оказалась встреча с Богом в пустыне у тернового куста. У каждого из нас может быть свой уголок, но важно, чтобы этот уголок стал местом наших «тайных» молитв.

Ни одна молитва не может заменить собой «тайной молитвы», ибо только в этой молитве человек может открыть свое сердце Богу, открыть тайники своей души. Но что представляет собой «тайная молитва» и как человеку подготовиться к ней?

**Ломка льда**

Рассказывают историю о крушении небольшого са­мо­­лета, про­ле­тав­­­­­­­­­шего над океаном. Летчику чудом уда­лось выбраться из горящей то­­­­­­нущей машины. Вце­пив­шись в спасательный плотик, он вспом­нил о Бо­­ге и по­мо­­лился: «Господи, я не беспокоил Тебя десять лет. Ес­­­­ли Ты мне сейчас поможешь, то обещаю, что еще десять лет не бу­ду Те­­­­бя бес­­­по­ко­ить». Могут ли наши молитвы утомить Бога? Стоит ли Ему часто молиться?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Мф. 6:5-8.**

1. Какой молитве Иисус противопоставляет «тайную» молитву? От какого греха оберегает «тайная» молитва человека?
2. Если учесть, что под комнатой понимается «амбар» (Лк. 12:24) или спальня, что имеет в виду Иисус, говоря: «войди в комнату твою»? Почему комнату для молитвы Иисус сравнивает со спальней или амбаром? О чем это говорит?
3. Почему Иисус советует затворить дверь? Какой духовный урок в этом содержится для нас?
4. Что значит «не говорить лишнего» в молитве? Как определить, что лишнее в молитве?
5. Иисус предупреждает нас не подражать молитвам язычников. В чем особенность их молитв, ели учесть, что греческое слово «батталогейн» (лишнее) в переводе означает «заикаться»?
6. Почему Иисус осуждает многословие? Что подразумевается под многословием? (Еккл. 5:1,4)
7. Означает ли многословие, что Иисус осуждает долгие молитвы (Лк. 6:12)?
8. Если Богу известны наши нужды, зачем тогда Ему молиться?

**Комментарий**

«Душа не может процветать, если ум не упражняется в молитве. Одной только семейной или общественной молитвы недостаточно. Очень важна тайная молитва. В тишине и уединении душа раскрывается перед всевидящим оком Божьим, и каждое побуждение внимательно исследуется» (Е. Уайт, Свидетельства для Церкви, т.2, стр. 189, оригинал).

Иисус Христос противопоставил тайную молитву молитве фарисеев, которые любили публично молиться, чтобы показаться перед людьми праведными. Однако их молитва была ничем иным, как лицемерием. Особенность тайной молитвы в том, что она оберегает человека от лицемерия, поскольку совершается в уединенном месте, где молящегося никто не видит.

В Маф. 6:6-8 Господь излагает суть личной молитвы. Прежде всего, Он советует войти для молитвы в комнату. Как видно из греческого текста, Он приг­­­­ла­ша­ет че­ло­ве­ка для общения в кладовую или амбар, где обыч­но хра­нит­ся зерно. То же гре­ческое слово позже стало обоз­на­­­чать и спаль­ню. Почему Господь приглашает нас в амбар или в спальню? Потому что в этих комнатах обычно ца­рит ти­­шина. Тишина позволяет сосредоточиться, выс­­казать то, что лежит на серд­­це и, самое главное, услышать голос Бо­­жий.

Во-вторых, Иисус рекомендует затворить за собой дверь. Иисус предлагает зак­­­­рыть дверь за собой, чтобы в эту комнату не смог войти никто пос­­­­торонний. Мо­­литва - дело сугубо интимное. В личной молитве мы призваны из­ла­­гать Богу то, о чем никто больше не должен знать. Это тайны на­ше­го сердца, которые ведомы только Богу. Ни в коем слу­­­­чае не пос­вя­щай­­те тайны своей души другим. Христос по­ве­ле­ва­ет зат­во­рить дверь, а не прик­рыть ее за собой. Если дверь прикрыта, то есть ве­ро­ятность, что в нее может кто-то войти.

Господь обещает, что все, что будет сказано в этой комнате, ос­та­нет­­­­­­ся тайной. Никто другой вам не может этого гарантировать, поэ­то­­­му, никогда не приглашайте посторонних во “внутреннюю ком­на­ту” ва­­шего сердца.

В-третьих, Иисус предупреждает не говорить ничего лишнего. Греческое слово “батталогейн”, переведенное как “лишнее”, на са­­­­мом деле происходит от слова “заика”. Обычно заики повторяют од­­но и то же слово несколько раз. Поэтому “бат­­талогейн” часто пе­­ре­во­дит­ся как болтовня. Господь приводит в пример язычников: “а мо­лясь, не го­во­ри­­те лишнего, как язычники” (Мф. 6:7). Язычники в сво­­­­их молитвах час­­то повторяли одни и те же слова в форме зак­ли­на­­­­ния. Это были необ­­думанные, бессмысленные и зазубренные вы­ра­­­­жения. Христос осуж­­­дает бессмысленную молитву. Если в мо­лит­ве не задействован ра­­зум, то такая молитва походит на болтовню.

Далее, Господь предостерегает от многословия. На первый взгляд может показаться, что Господь осуждает здесь дол­­­­­­гие молитвы. Однако не будем забывать, что Сам Иисус Христос иног­­­­­­да проводил целые ночи в молитве. Чем дольше наше об­щение с Гос­­подом, тем оно благословеннее для нас. Конечно, речь не идет об ис­­кусственно растянутой молитве. То, что осуждает Иисус Христос, уже было осуждено в Ветхом За­­­­ве­­те. Мудрый Соломон пишет: “Не торопись языком твоим, и серд­­­­це твое да не спешит произнести слово пред Богом; потому что Бог на не­бе, а ты на земле; поэтому слова твои да будут немноги” (Еккл. 5:1). Со­­ломон говорит не о длительности молитвы, а о необ­ду­­­ман­ных обе­ща­­ниях, которые люди могут давать Богу. В той же гла­­­ве он го­ворит: “Луч­­ше тебе не обещать, нежели обещать и не ис­пол­­­нить” (ст. 4). Мы не долж­­­­­­ны в порыве эмоций обещать Богу то, что не в состоянии ис­пол­­­­нить. “При многословии не миновать греха” (Притч. 10:19).

И, наконец, важно помнить, что молитва возносится не для того, чтобы ос­ве­до­­­­мить Бога о наших нуждах. Он и так знает наши нужды и желания. Но насколько силь­­­но мы о них беспокоимся, насколько ревностно и горячо мы их предс­­­тав­ля­­ем? Господь не ответит на молитву, в ко­то­рой от­сутст­ву­ет ревность. Личная молитва должна быть ревностной и пылкой. Она должна отк­­­­рывать Богу не наши нужды, а состояние нашего сердца. Бог хо­чет ви­­деть, насколько мне дорого то, о чем я Его прошу.

**Свидетельство**

1. Ощущаете ли вы невидимое Божье присутствие в ваших тайных молитвах?
2. Были ли вы свидетелями очевидных ответов на ваши тайные молитвы?
3. Как часто вы совершаете тайную молитву?
4. Что располагает вас к совершению тайной молитвы?

**Молитва**

Отец наш небесный! Прости нас, если порой мы не находим вре­­­­­­мени для личной молитвы. Научи нас уединяться для об­ще­ния с Тобой, не спешить произносить необдуманных обе­­щаний и нау­­чи нас осознанной, полной смысла молитве. Да­руй нам рев­ность в на­ших молитвах. Пусть они возносятся к Те­бе подобно пла­­мени ог­ня. Аминь

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 6

**Общественная молитва**

**Вступление**

Что есть общественная молитва? Ее можно сравнить с симфоническим оркестром. В оркестре каж­­­­­дый играет на своем музыкальном инструменте, будь то скрипка, ви­о­­­­лон­­чель, флейта, саксофон и т.д. Но мы воспринимаем му­­­зыку в це­­лом, во всей ее гармонии и красоте. В симфоническом ор­­­кестре каж­­дый музыкант исполняет свою партию, но в то же вре­мя зависит от дру­гих му­­­зы­кан­­тов. Дос­таточно кому-то сфальшивить, и музыка по­те­ря­ет свою гар­­монию и мелодичность. Поэтому самое главное в общественной молитве – это гармония и согласованность.

**Ломка льда**

В своей благодарственной молитве пророк Даниил говорит: «Славлю и величаю Тебя, что Ты даровал *мне* мудрость и силу и открыл *мне* то, о чем *мы* молили Тебя; ибо Ты открыл *нам* дело царя» (Дан. 2:23). Обсудите, почему Даниил совмещает единственное число («мне») с множественным числом («нам»)?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Быт. 4:26; Пс. 104:1,2; 144:1-4; Деян. 4:24-30; Откр. 4:8.**

1. Что представляет собой общественная молитва?
2. Что значит «призывать имя Господне»?
3. Из каких частей состоит общественная молитва (Пс. 104:1)?
4. Каким частям современного поклонения соответствуют прославление Бога, призвание Его имени и возвещение Его дел?
5. Найдите три части поклонения в Пс. 144:1-4 и Деян. 4:24-30
6. Можно ли считать поклонение полноценным, если в ней отсутствует хотя бы одна часть?
7. Какое качество Бога должно возвеличиваться в нашем поклонении?

**Комментарий**

В общественной молитве не может быть дис­­­­гар­мо­­нии, а это означает, что каждый поклоняющийся Господу дол­­­­жен сот­­рудничать со всеми остальными. В общественной мо­лит­ве не мо­жет быть своего “я”, своих личных капризов.

Впервые общественная молитва появляется в Свя­­­­­­­­щенном Писании в Быт. 4:26 - “У Сифа также родился сын, и он на­­­­­­­рек ему имя: Енос; тогда начали призывать имя Господа”. Как вид­­­­­но из данного текста, общественная молитва - это официальное бо­­­­­го­пок­ло­­нение. Поэтому понятие “общественная молитва” си­но­ни­мич­­­­­но по­ня­­тию “поклонение”. Общественная молитва - это гар­мо­ния всего пок­ло­­нения, а не какой-либо ее части.

В чем же заключалось поклонение, описанное в Быт. 4:26? Как по­­­­­вест­­вует текст, “начали призывать имя Господа”. Поэтому важно оп­­­­­ре­де­­лить, что значит призывать имя Господа? Обратимся к Пс. 104:1,2. Пе­­­­ред нами типичный пример еврейского параллелизма:

*Славьте Призывайте имя Его Возвещайте в народах*

*Воспойте Играйте на инструменте Поведайте*

Как видно из параллелизма, первая часть библейского текста со­от­­­­ветс­­твует второй части, а именно, славить Бога означает петь Ему, при­­­­­­зывать Его имя означает играть Ему и возвещать означает по­ве­дать. Иными словами, одна и та же мысль фигурирует в двух стихах ис­­­­­­ходного псалма. В этих двух стихах представлена вся гармония бо­­­­го­­поклонения, состоящая из трех основных частей:

1. Славословие

В нашем поклонении эта часть обычно выражается прос­лав­ле­­­ни­­­ем Господа через воспетый псалом.

2. Тема славословия

Эта часть может соответствовать проповеди, которая долж­на быть христоцентричной. В основе “песни” или про­­­по­веди долж­­­но находиться “имя Божье”. Если проповедь не хрис­­то­цен­т­рич­на, то поклонение теряет свой смысл. Как вид­­­но из па­рал­лелизма, в ос­нове основной темы му­зы­каль­но­­­го произ­ве­де­ния лежит “имя Божье”. Наша весть должна быть пол­ностью скон­центрирована на Бо­ге.

3. Евангелие

Весть о Боге должна быть поведана всему миру. Как важно, что Еван­гелие составляет часть богопоклонения. Если Цер­ковь не бла­го­вест­вует, то поклонение также теряет свой смысл.

Вот три составляющие общественной молитвы или поклонения. От­­­­сутс­­твие какой-либо составляющей сводит на нет все поклонение.

Та же система видна в 144-м Псалме:

1. Стих первый является прославлением.

2. Стихи второй и третий являются главной темой, сос­ре­до­то­чен­­­­ной на имени Бога.

3. Стих четвертый является проповедью евангелия.

Для полной убежденности рассмотрим еще одну об­щест­вен­­ную мо­­лит­­ву, произнесенную на сей раз Апостолами Иисуса Хрис­­та и со­­дер­жа­­щуюся в Деян. 4:24-30:

1. Двадцать четвертый стих представляет славословие Бо­гу-Твор­­цу.

2. С 25-го по 28-й стихи раскрывается главная тема, в центре ко­то­­­рой находится Сын Божий.

3. С 29-го стиха начинается евангельская весть, а именно, по­же­ла­­­ние “со всею смелостью говорить слово Твое”.

В четвертой главе книги “Откровение” представлена небесная ат­мос­­­­­­фера общественной молитвы. И в восьмом стихе небесные ан­ге­лы вос­­певают троекратную святость Божью. Все небесное воинство ак­­­­цен­­тирует внимание на Божью святость. Поэтому основной дви­жу­­­­щей си­­лой нашего поклонения также должна служить святость Божья.

**Свидетельство**

1. Чем является для вас общественная молитва? Осознаете ли вы, что общественная молитва связана с поклонением?
2. Какую из трех составляющих общественной молитвы вам труднее всего исполнять?
3. Чем для вас общественная молитва отличается от личной молитвы?
4. Осознаете ли вы, что общественная молитва или поклонение связано со святостью Творца? Как это знание отражается на вашем поклонении?

**Молитва**

Любящий Отец Небесный! Все небесное воинство воспевает свя­­­­­­тость Твою. Помоги и нам прославить Тебя. Помоги глуб­же по­­­нять смысл об­щест­венной молитвы и проникнуться идеей прос­­­­лав­­­ле­ния и воз­ве­щения истины Твоей. Используй нас как со­­­суд для воз­ве­ще­ния слова Твоего и наполни жизнь нашу смыс­­­лом. При­­ми мо­лит­ву нашу во имя Иисуса Христа. Аминь

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 7

**Ходатайственная молитва**

**Вступление**

В мире, где царит эгоизм, где каждый думает только о себе, ходатайственная молитва помогает обратить внимание на нужды других и на время забыть про себя. Ходатайственная молитва – это молитва не за себя и не за свои нужды, а за нужды других людей. Это значит стать в проломе за кого-то, выступить между Богом и человеком, который нуждается в молитве. Ходатайственная молитва преображает не только тех, за кого мы молимся, но и нас самих.

**Ломка льда**

Наверное, вы знакомы с христианской грамматикой. Она совсем не по­­хожа на ту, что мы учим в школе. Например, по правилам рус­ско­­го язы­­ка местоимение “я” - обозначает первое лицо, “ты” – вто­рое, а “он”- третье. В христианской грамматике порядок иной. Там пер­­вое ли­цо - “Он”, то есть Бог, второе - “ты”, каждый человек, с ко­то­­рым мы, так или иначе, имеем дело, а третье - “я”, я сам. Хрис­ти­анс­­кая грам­матика, та­ким образом, отодвигает меня на последний план, при­но­ся на пер­вый Бога и моего ближнего. Обсудите в группах важность христианской грамматики.

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Исх. 28:29,30; 29:38,39; 30:1,7,8; Чис. 16:44-48; Иез. 22:30; Ис. 43:27,28; Быт. 19:29; 1Цар. 12:23.**

1. Каждое утро и каждый вечер на алтаре приносилась жертва всесожжения и, в то же самое время, воскурялся фимиам. Какая взаимосвязь между жертвой и воскурением фимиама (Откр. 5:8)?
2. Что значит, что Аарон должен носить «суд сынов Израилевых»? О чем это говорит?
3. Где должен был носить Аарон «суд сынов Израилевых», возле какого человеческого органа? О чем это говорит?
4. До каких пор Аарон должен был ходатайствовать за свой народ?
5. Господь повелел Моисею и Аарону отступить от народа, чтобы его погубить. Почему Аарон не послушался слов Бога, но заступился за людей? Не ослушался ли Он Господа своим поведением?
6. Одобрил ли Господь поступок Аарона или упрекнул его за непослушание (Чис. 17:1-10)?
7. Пророк Иезекииль говорит, что Господь искал ходатаев, чтобы не погубить землю. О какой важной роли ходатайственной молитвы говорит этот текст?
8. Может ли ходайственная молитва праведного даровать вечное спасение безбожнику (Быт. 19:29 ср. с 2Пет. 2:7)?
9. Что, по словам Самуила, является пренебрежение ходатайственной молитвой? Почему это настолько серьезно?

**Комментарий**

Посредническая молитва была неотъемлемой частью служения в свя­­­­­­тилище. На жертвеннике всесожжения пос­то­ян­но горела жертва - ут­­­­­­ренняя и вечерняя. Каждое утро и каждый ве­чер приносилась жерт­­­ва за грехи народа. В то же самое время первосвященник воскурял фимиам, который символизирует ходатайст­вен­ную молитву (Откр. 5:8). Ока­зы­ва­ет­ся, что вся­кий раз, когда на алтарь воз­­лагается жертва в ос­тав­ле­ние грехов, од­но­в­­ременно в святилище со­­вершается хо­да­тайст­вен­ная молитва, что­­­бы эта жертва была принята греш­­ником и даровала ему про­ще­ние.

Будучи первосвященником, Аарон дол­­жен был но­сить суд сы­нов Из­раи­ле­­вых у сердца своего. Это го­во­рит о том, что он дол­жен был хо­да­тайст­­вовать за свой народ от все­го сердца. Вся­кий раз, при­хо­дя к Гос­по­­ду, он представлял Ему из­раильский на­род. И до каких пор он дол­жен был нести бремя Из­раи­ля? Слово Бо­жие отвечает - постоянно. Аа­рон непрестанно мо­лил­ся за свой на­род Богу. Он не дол­жен был го­во­рить: «мое дол­го­тер­пение ис­чер­па­но» или «с этим на­ро­дом уже все по­кон­­чено». Нет, он дол­жен был до кон­ца нести не­мо­щи своего народа у серд­ца.

Когда Господь повелел Аарону отступить от народа, тот не согласился, но вместо этого «стал между мертвыми и жи­вы­ми, и поражение прек­­ра­ти­лось» (Чис. 16:44-48). Господь одобрил поступок Аарона, поскольку Аарон следовал своему долгу постоянно молиться за свой народ, как и заповедал ему Господь.

Насколько важна ходатайственная молитва? Пророк Ие­зе­ки­иль пи­­­­шет: “Искал Я у них человека, который поставил бы стену и стал бы пре­­до Мною в проломе за сию землю, чтобы Я не погубил ее, но не на­шел” (Иез. 22:30). Вы можете представить себе хотя бы на одно мгно­­­ве­­ние важность этих слов? Бог искал ходатая за землю, что­бы не по­гу­бить ее, но не нашел. Не нашлось ни одного человека, ко­то­рый зас­ту­пил­­ся бы в ходатайственной молитве за землю, как ког­да-то зас­ту­пил­ся за народ Аарон и прекратил истребление. Про­рок Иса­ия также пи­шет: “Праотец твой согрешил, и ходатаи твои отс­ту­пи­­ли от Меня” (Ис. 43:27,28).

Несмотря на то, что ходатайственная молитва имеет важное место в Божьих глазах, тем не менее, она не может даровать вечную жизнь человеку, не принимающего Христа как Спасителя. Господь услышал молитву Авраама о Лоте, но Он спас Лота не только по молитве Авраама, но и за праведность последнего.

Ходатайственная молитва настолько важна, что пренебрежение ею расценивается как грех, поскольку отсутствие ходатайственной молитвы свидетельствует о нежелании молиться за других, беспокоиться и переживать о них.

**Свидетельство**

1. Что лежит в основе ходатайственной молитвы?
2. Были ли вы свидетелями того, как по вашей молитве Господь удовлетворял нужды других? Как это отражалось на вас самих?
3. Имеете ли вы список людей, за которых постоянно молитесь? Каковы результаты ваших молитв?
4. Что означают для вас слова Соломона в контексте ходатайственной молитвы: «Спасай взятых на смерть, и неужели откажешься от обреченных на убиение» (Притч. 24:11)?

**Молитва**

Наш небесный Отец! Во имя Иисуса Христа, великого на­ше­го Хо­­датая, мы молим Тебя наделить нас духом хо­да­тайст­вен­ной мо­лит­­вы, чтобы и нам, подобно библейским мужам мо­лит­вы, воз­но­сить Тебе свои моления о наших ближних. Научи нас не искать сво­­его, но спасать обреченных на убиение. Очисть на­ше сердце от эгоизма и помоги, подобно Аа­ро­­ну, представлять пе­ред Тобой наших родных. Все это мы про­сим во имя Иисуса Хрис­та. Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 8

**Молитва благодарности**

**Вступление**

Лодка потерпела крушение, люди погибали. Доктор Хилмер, от­лич­­ный пловец, не задумываясь, бросился спасать людей. Он триж­ды вхо­дил в море и вытаскивал на берег тонувших, а на четвертый раз сам уда­­рился о скалу и был отправлен в больницу.

Несколько лет спустя один проповедник рассказал об этом пос­туп­­ке как о примере мужества и беззаветного служения людям. В за­ле при­­сутствовал доктор Хилмер. Его попросили выйти вперед, и про­­по­вед­­ник спросил:

- Что вам больше всего запомнилось о том случае?

Доктор ответил:

- Ни один из спасенных мною не пришел поблагодарить меня.

**Ломка льда**

Французский философ, писатель и мыслитель Жан Жак Руссо сказал: «Благодарность – долг, который надо оплатить, но который никто не имеет право ожидать». Согласны ли вы с его высказыванием?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Лк. 17:11-19; Кол. 4:2; 2Фес. 1:3; Евр. 3:8,9; 1Кор. 10:7-10**

1. Сколько прокаженных исцелилось и сколько из них возблагодарило Господа? О чем это говорит?
2. Господь исцелил всех прокаженных, но лишь одному сказал: «вера твоя спасла тебя» (ст. 19). О чем это говорит?
3. За что следует благодарить Бога (2Фес. 2:13; 1Тим. 1:12; 1Кор. 15:57; 2Кор. 9:15)?
4. О какой молитве говорит Апостол Павел в Кол. 4:2?
5. Почему молитву благодарения Апостол Павел считает справедливой (2Фес. 1:3)? В чем выражается справедливость этой молитвы (ср. со Втор. 29:5)?
6. Несмотря на то, что израильтяне видели дела Божии на протяжении сорока лет, они не переставали роптать (Евр. 3:8,9). Как это описывает их духовное состояние?
7. Апостол Павел пишет, что мы должны всегда благодарить Бога (2Фес. 2:13). Означает ли это, что мы должны благодарить Бога и во времена кризиса (Авв. 3:17,18)?
8. Как описывает Апостол Павел неблагодарность Израиля в 1Кор. 10:7-10? Какие грехи он перечисляет?

**Комментарий**

Не всегда люди благодарят Создателя, Который постоянно о них заботится и посылает бесчисленные материальные и духовные блага. Человек по своей природе является существом неблагодарным и вспоминает Бога лишь тогда, когда испытывает определенные трудности.

В случае десяти прокаженных лишь один из них возвратился поблагодарить Иисуса Христа, что составляет десять процентов. К сожалению, люди забывают Бога после того, как получают ответы на свои молитвы. Тем не менее, несмотря на человеческую неблагодарность, Господь не перестает благословлять Своих детей. Он исцелил всех прокаженных, хотя заранее знал, что девять из них не возблагодарят Его.

Однако при этом, лишь одному из них Он сказал: «Вера твоя спасла тебя». Это говорит о том, что девять прокаженных получили лишь физическое исцеление, и только один, кроме физического исцеления, получил духовное спасение. Фактически, благодарность тесно связана со спасением личности, поскольку она формирует характер.

Истинный христианин будет иметь достаточно доводов для того, чтобы благодарить Господа. Как пишет Апостол Павел, любой человек, по справедливости, должен благодарить Бога. У нас есть множество причин благодарить Его: за спасение (2Фес. 2:13), за служение (1Тим. 1:12), за победу над грехом (1Кор. 15:57), за Его дары (2Кор. 9:15) и за все благословения.

Более того, как пишет Апостол Павел в Послании к Колоссянам, наша молитва преимущественно должна быть молитвой благодарения (Кол. 4:2), а не молитвой прошения. Однако, к сожалению, человек не всегда ценит Божьи благословения, не всегда их замечает и вместо молитвы благодарения снова и снова просит у Господа благословений, как будто он их доселе не получал.

Израиль был свидетелем многочисленных Божьих благословений. О нем написано: «Сорок лет во­дил вас по пустыне, и одежды ваши на вас не обветшали, и обувь твоя не об­вет­­шала на ноге твоей» (Втор. 29:5). Какую же бла­го­дар­ность Господь по­­лучил взамен от Израиля? В Послании к Евреям написано: “Не ожесточите сер­­дец ваших, как во время ропота, в день ис­ку­ше­ния в пустыне, где ис­­кушали Меня отцы ваши, испытывали Меня и ви­­дели дела Мои со­рок лет” (Евр. 3:8,9). Вместо благодарности на­род постоянно роптал.

Апостол Павел приводит список грехов, которыми Израиль гре­шил про­­тив Бога: идолопоклонство (1Кор. 10:7), блудодейство (1Кор. 10:8), искушение Христа (1Кор. 10:9) и ропот (1Кор. 10:10).

Итак, идолопоклонство, блудодейство, искушение Христа и ро­пот - вот грехи, в основе которых лежит неблагодарность. Ин­те­рес­но за­ме­тить, что за грех идолопоклонства погибло «около трех ты­сяч человек» (Исх. 32:28); за грех блудодейства погибло «двадцать че­­­тыре тысячи» (Чис. 25:9); за грех искушения Христа «умерло мно­жест­­во народа» (Чис. 21:6); за ропот погибло все общество кроме Ии­­суса Навина и Ха­ле­­ва (Чис. 14:36-38). Грехи Израиля предс­­тавлены по степени их тяжести. И самым тяж­ким грехом Апостол Па­­вел считает ропот. Ропот - это полная про­ти­во­­положность бла­го­дар­нос­­ти. Ропотники - это люди, «ничем не­до­воль­­ные, поступающие по сво­им похотям (Иуд. 16).

Как важно быть благодарными! Апостол Павел, красочно опи­сав­ший неблагодарность древнего Израиля, сам никогда не упускал воз­­мож­­ности благодарить Господа. Почти все его Послания на­чи­на­ют­­ся с вы­­ражения благодарности Богу: «Прежде всего благодарю Бо­­га мое­го…» (Рим. 1:8), «Непрестанно благодарю Бога моего…» (1Кор. 1:4), «Бла­­годарю Бога моего…» (Флп. 1:3), «Всегда бла­го­да­рим Бога…» (1Фес. 1:2), «Всегда по справедливости мы должны бла­го­­дарить Бога» (2Фес. 1:3), «Благодарю давшего мне силу, Христа Ии­­суса Господа на­ше­­го…» (1Тим. 1:12), «Благодарю Бога…» (2Тим. 1:3), «Благодарю Бо­га моего…» (Фил. 4).

**Свидетельство**

1. Как часто вы благодарите Бога и за что вы Его благодарите?
2. Благодарите ли вы Бога тогда, когда не все у вас благополучно?
3. Всегда ли получается у вас благодарить Бога? Когда особенно трудно это сделать?
4. Бывает ли в вашей жизни так, что вы отвечаете Господу неблагодарностью за Его благодеяния? С чем это связано?

**Молитва**

«Хотя бы не расцвела смоковница и не было плода на ви­ног­рад­­­­ных лозах, и маслина изменила, и нива не дала пищи, хотя бы не стало овец в загоне и рогатого скота в стойлах, - но и тогда я бу­ду радоваться о Господе и веселиться о Боге спасения моего» (Авв. 3:17,18). Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 9

**Молитва проклятия**

**Вступление**

Име­­ем ли мы право в молитвах проклинать людей? Должна ли ис­­­хо­дить из наших уст молитва проклятия? Если да, тогда как нам под­ра­­­жать Ии­сусу Христу, Который советовал благословлять, а не прок­­­ли­нать? А ес­ли нет, тогда как понять Давида, который, будучи Божь­им по­­ма­зан­ни­ком, брал на себя смелость проклинать врагов в мо­­­литве?

**Ломка льда**

По преданию граф Карнарвон и Хауард Картер в 1922 году раскопали гробницу фараона и обнаружили глиняную дощечку с надписью: «Смерть покроет своими крылами всякого, кто потревожит покой фараона». Шесть месяцев спустя граф скончался от инфекции, занесенной укусом москита. Кроме того, несколько главных участников раскопок умерли странной и внезапной смертью. Как считают, причиной тому было проклятие фараона. Что вы думаете относительно наложения проклятий?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Быт. 3:14,17; 4:11; 12:3; Чис. 22:6,12; 23:18; Быт. 9:22-25; Иер. 18:19-23.**

1. Свидетельствуют ли следующие библейские тексты о том, что в молитвах можно проклинать человека(Пс. 108:9,10,15; 54:13-16; 136:8,9; Иер. 18:21,22)?
2. Можем ли мы считать эти тексты Священного Писания боговдохновенными?
3. На кого или на что пали первые проклятия (Быт. 3:14,17; 4:11)?
4. Кому принадлежит исключительное право благословлять или проклинать (Быт. 12:3)?
5. Насколько будет эффективным произнесенное проклятие, если Господь не намерен предать человека проклятию (Чис. 22,23)?
6. Кто проклинает Ханаана, Ной или Господь? Если Ной, то почему он проклинает Ханаана, а не Хама – непосредственного виновника его позора? А если Господь, то что означает проклятие Ханаана в контексте пророческой вести (Быт. 9:25-27)?
7. Проклинает ли Иеремия своих врагов (ст.20)? Как может Иеремия проклясть своих врагов, и, в то же время, ходатайствовать за них перед Богом? О чем это говорит?
8. Когда Иеремия произнес слова проклятия (ст.12)? О чем это говорит?
9. Означает ли проклятие в устах пророка закрытие «дверей благодати»?

**Комментарий**

Священное Писание содержит немало, так называемых, псалмов-проклятий. Но что представляют собой на самом деле псалмы-проклятия? Являются ли они основанием для нас возносить Богу проклятия на своих врагов?

Впервые с проклятием мы встречаемся в книге «Бытие» - «прок­лят ты пред всеми скотами…» (Быт. 3:14). Первое Божье проклятие нап­­­рав­­лено на сатану. Затем Бог проклинает землю - «проклята зем­­ля за те­­бя» (Быт. 3:17), и, наконец, человека – «и ныне проклят ты от зем­­ли» (Быт. 4:11). Таким образом, как мы видим, во всех трех слу­­ча­­ях право прок­­линать принадлежит исключительно Богу. Еще од­­ним важным текс­­том является Быт. 12:3 – «Я благословлю бла­гос­лов­­­ляющих тебя, и злос­­ловящих тебя прокляну». Обратите вни­ма­ние на то, что право бла­гос­­ловлять или проклинать принадлежит не Ав­­­рааму, а Богу. Это Бог бла­­гословляет или проклинает.

Но можно ли проклясть без ведома Бога, и насколько данное прок­­­ля­­тие будет эффективным? В Священном Писании содержится уни­­­каль­­ный пример, проливающий свет на поставленный вопрос. Моа­­­витс­кий царь Валак просит прорицателя Валаама проклясть из­ра­­­иль­ский народ. Обратим внимание на то, как отвечает Валаам: «Как прок­ля­­ну я? Бог не проклинает его. Как изреку зло? Господь не из­­­рекает зла» (Чис. 23:8). До этого Господь отозвался об Израиле как о бла­гос­ло­­венной нации – «И сказал Бог Валааму: не ходи с ними, не прок­­­ли­най народа сего; ибо он благословен» (Чис. 22:12).

Таким образом, проклятие может коснуться человека только в том слу­­чае, если он не находится под Божьим покровительством. Прок­­­ля­тие может быть действенным только тогда, когда Бог отс­ту­па­­­ет от че­ло­­века. В таком случае, оно совершается с Божьего ведома.

Итак, мы выяснили, что сам человек не может проклясть, если Бог не проклинает. Тогда какой смысл в проклятиях Давида, Иере­мии и дру­­гих библейских авторов? Проклинают ли они на самом де­ле своих вра­­гов или они говорят от имени Бога? Кто автор прок­ля­тия - Бог или че­­ловек?

В этой связи немаловажным является текст из Быт. 9:25 – «И ска­зал: прок­­лят Ханаан; раб рабов будет он у братьев своих». Кто произ­­­носит это проклятие - Бог или Ной? Если предположить, что сло­­­ва прок­ля­тия принадлежат Ною, то перед нами встанет необъяс­ни­­­мая загадка. По­­чему Ной проклинает Ханаана? Ведь зачинщиком без­­н­равственного пос­­тупка является Хам (ст. 22,24). Причем здесь Ха­­­наан? По всей ло­ги­­ке Ной должен был проклясть Хама, а не Ха­на­а­на. Но если пред­по­ло­жить, что автором проклятия является Бог, то кар­­­тина про­яс­ня­ет­ся. Ес­ли рассмотреть ст. 25-27 более внимательно, то легко по­нять, что они написаны в форме пророчества. Господь прок­­­линает здесь не лич­ность Ханаана, но говорит о том, что народ ха­­­наанский будет ра­бом «у братьев своих». Пророческим взором Гос­­­подь видит, что низ­мен­ные нак­лонности Хама в будущем проя­вят­­ся и в его детях.

Анализируя молитву-проклятие Иеремии можно заметить, что прок­­­­лятие высказывается лишь после слов народа: «Мы будем жить по сво­­им помыслам и будем поступать каждый по упорству злого сво­е­го серд­­ца» (ст. 12). Таким образом, проклятие Иеремии ука­зы­ва­ет на за­вер­­шение благодати. Проклятие стало прямым следствием на­­рушения за­­вета. Тогда автором проклятия является не Иеремия, а Бог.

Обобщая, можно заключить, что библейское проклятие – это не вы­­ра­­жение личной мести, но констатация факта. Тот, кто прок­ли­на­ет, лишь напоминает уже сказанное Богом. Молитва-проклятие пре­дос­­те­ре­­гает от тех последствий, которые непременно коснутся че­ло­ве­­ка, на­ру­­шившего завет.

**Свидетельство**

1. Верите ли вы в проклятие или оно является для вас областью мистики?
2. Было ли у вас желание проклясть человека, который доставил вам много неудобств?
3. Обращаетесь ли вы к Богу в молитве, когда на сердце лежит ненависть к человеку?
4. Осознавая, что молитвы-проклятия являются нарушением завета с Богом, а не проклятиями в прямом смысле слова, как вы собираетесь реагировать на ваши личные неприязни к человеку?

**Молитва**

Дорогой Отец! Благодарим Тебя за то, что Ты помог нам ос­мыс­­­­­лить природу проклятия. Помоги постоянно пребывать в Тво­­­ем завете, чтобы пользоваться Твоими благословениями. Из­бавь нас от личных обид и мести. И если нам придется про­из­но­сить рез­кие слова, то пусть они будут лишь словами пре­дос­те­ре­же­­ния. Аминь

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 10

**Молитва и вера**

**Вступление**

Что есть вера? Правильно ли мы понимаем суть веры? Является ли вера абстрактным понятием или она тесно связана с практической жизнью человека? Наилучшее определение веры мы находим в Послании к Евреям: «Вера же есть надежда на реальные, до­ка­зан­ные/подтверж­ден­ные события, но еще не видимые» (Евр. 11:1, буквальный перевод).

**Ломка льда**

Верна ли следующая логика: «Если мы мо­­лимся и у нас все получается, значит это воля Божья, а если не по­лу­­чается, зна­чит на то нет Божьей воли»?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Иак. 2:14-26; Рим. 3:28; Евр. 11:1**

1. Апостол Павел пишет, что «человек оправдывается верою, независимо от дел закона» (Рим. 3:28), тогда как Иаков говорит, что «человек оправдывается делами, а не верою только» (Иак. 2:24). Противоречат ли два Апостола друг другу или между верой и делами есть непосредственная связь?
2. О какой вере говорится в Послании Иакова - теоретической или практической?
3. Достаточно ли верить в истины Священного Писания (ст. 19)?
4. Почему именно дела свидетельствуют о подлинности веры?
5. В качестве примера оправдания верой Иаков приводит Авраама и Раав. Какую мысль он хотел этим выразить?
6. Что есть вера согласно Евр. 11:1? Почему вера сравнивается с надеждой? Какая разница между верой и надеждой?
7. Что значит надежда на реальные события?
8. Что значит надежда на подтвержденные события? (Евр. 11:5; Исх. 3:12; Деян. 27:22-24)
9. Чем отличается вера от самоуверенности?

**Комментарий**

Вопрос оправдания по вере или по делам был актуален во все времена. Священное Писание од­нозначно отвечает, что человек оправдывается исключительно по вере, но подлинность веры оп­ределяется на практике. Именно дела, полные милосердия и сострадания, свидетельствуют о на­личии веры у человека. Одной теоретической веры недостаточно. Мы можем свято верить в ис­тины Священного Писания, но если Слово Божие не изменяет нас изо дня в день, наша вера пус­та и бессмысленна.

На самом деле, между Павлом и Иаковом нет никаких разногласий. Павел говорит о делах за­кона, тогда как Иаков – о делах веры. Под делами закона подразумеваются добрые поступки, со­вершенные с целью получить одобрение от Бога, угодить Ему и обратить Его внимание на се­бя. Дела закона свидетельствуют о том, что мы сделали много добра и заслуживаем спасения. В от­личие от дел закона, дела веры свидетельствуют о характере истинного христианина. Дела ве­ры – это ничто иное как сама жизнь христианина, «левая рука которого не знает, что делает пра­вая» (Мф. 6:3). Когда Господь отделит овец и козлов в последний день истории земли, ос­нов­ным критерием разделения будут служить дела милосердия. При этом овцы будут весьма удив­лены, что совершали дела милосердия, даже не подозревая об этом (Мф. 25:32-45).

Одной теоретической веры недостаточно. Как пишет Иаков, бесы тоже веруют, и трепещут (Иак. 2:19). Только жизнь, полная любви, может свидетельствовать о присутствии в человеке под­линной веры.

Но что такое вера? Определение веры наилучшим образом раскрыто в Послании к Евреям: «Ве­ра же есть надежда на реальные, до­ка­зан­ные/подтверж­ден­ные события, но еще не видимые» (Евр. 11:1, буквальный перевод). Из этого оп­ре­де­­ления можно вы­вес­­ти три положения: во-пер­вых, вера есть надежда. Надежда является заключительной фа­­­­зой веры. Отличие надежды от ве­ры в том, что мы верим во что-то сей­­час, но надеемся это увидеть позже.

Во-вторых, это надежда на реальные события. Вера не связана с мис­­­­тикой. Господь дейст­ву­ет во времени и в истории, поэтому наша ве­­­­ра не должна выходить за пределы реальности. Мы не можем ве­рить и молиться, чтобы после зимы сразу наступило лето. Это вовсе не оз­на­­чает, что Господь не в состоянии изменить природный цикл. Это лишь означает, что Господь просто ни­когда этого не сделает. Это не вхо­­дит в Его планы. Господь не собирается изменять Им же ус­­­­та­нов­лен­­ные законы.

В-третьих, вера надеется на доказанные или подтвержденные Бо­гом со­­бытия или дела. Этот ас­пект является очень важным, и не мно­­гие об­­ращают на него внимание. На что же обращает нас третья составляющая веры? Как вид­­но из самого определения, она касается лишь тех со­бы­тий, дел, си­­ту­а­ций, которые уже подтверждены или доказаны Богом. Это оз­на­­чает, что вера весь­ма далека от импульсивных действий. Истинная ве­­ра пред­­полагает определенность, яс­ность. Мы можем верить в ис­пол­­не­ние лишь того, что нам уже заранее открыто Богом, что под­тверж­­дено Им. Все остальное является проявлением не веры, а са­мо­у­ве­ренности. Мы должны яс­но отличать веру от самоуверенности.

Так, Енох является героем веры, «поскольку прежде пе­ре­­­селения своего получил он сви­­де­тельст­во, что угодил Богу» (Евр. 11:5). Господь отк­рыл ему Свою волю и Енох верил в это обетование. Господь сообщил Еноху, что за­­берет его, и Енох ве­­­рил в это. Таким образом, воз­несение Ено­­ха не было чем-то нео­­­жиданным, внезапным. Оно было за­ра­­нее предусмотрено. Сле­­­­довательно, вера Еноха была ос­но­ва­на на Божьем обе­то­ва­­­нии, а не на случае.

То же самое можно сказать о Моисее. Когда израильтяне во главе с Мои­­сеем по­­дошли к мо­рю, народом охватила паника: «И ска­за­­­ли Мои­сею: разве нет гробов в Египте, что ты привел нас уми­­­рать в пус­­тыне?» (ст. 11). Но каков был ответ Моисея? «Но Моисей ска­­зал народу: не бой­тесь, стойте - и увидите спа­­­сение Гос­под­не, которое Он соделает вам ныне» (ст. 13).

Откуда у Моисея такая уверенность? Не проявил ли он самоуверенность? Нет, так как преж­­де то­­го, как Бог послал Моисея в Египет вывести Его на­род, Он дал ему обетование: «И сказал Бог: Я буду с тобою, и вот тебе зна­­мение, что Я послал тебя: когда ты выведешь на­род из Егип­та, вы совершите служение Богу на этой горе» (Исх. 3:12). У Мои­­сея была уверенность, что он дол­жен вмес­те с ос­во­бож­ден­ным из Египта народом совершить служение Гос­­поду у горы Си­­най. Он верил Божьему обетованию.

Аналогично и Апостолу Павлу Бог явился и сказал, что ему «должно предстать пред ке­­саря» (Деян. 27:23,24). Вот от­ку­­да происходит убежденность Павла в успехе путешествия. Его слова бы­ли основаны на вере. Здесь очень важно об­ра­тить внимание на ключевой момент: Павел не вы­­­ражал убеж­ден­­ности в благополучии путешествия до тех пор, пока Бог не явил­­ся ему.

**Свидетельство**

1. Является ли вера для вас надеждой на невидимое будущее или вы верите, когда видите?
2. Доверяете ли вы Богу в самые трудные минуты жизни?
3. Легко ли вам отличить самоуверенность от подлинной веры?
4. Почему «без веры угодить Богу невозможно» (Евр. 11:6)?

**Молитва**

Дорогой Отец! Мы благодарны Тебе за то, что Ты от­ве­ча­ешь на наши молитвы. Научи нас отличать веру от самоуверенности. Да­­руй нам мудрость, чтобы самоуверенность не за­ня­­ла место чис­той веры и не повергла бы нас в тоску и суету. Обо всем мы про­сим во имя Иисуса Христа. Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 11

**Молитва покаяния**

**Вступление**

Тема покаяния красной нитью проходит через все Священное Пи­са­­ние. Особое место она приобретает в Новом Завете. Иоанн Крес­ти­­тель на­­чал свое общественное служение призывом к покаянию (Мф. 3:2). С вестью о по­кая­­нии начал общественное служение и наш Господь (Мф. 4:17). После вознесения Ии­су­­са Христа весть о покаянии звучала из уст Апостолов (Деян. 2:38).

Таким образом, покаяние является первым шагом на пути ста­нов­ле­­ния христианской веры. Посредством покаяния Господь оп­рав­ды­ва­­ет нас и усыновляет. Тем не менее, покаяние может быть искренним и ложным.

**Ломка льда**

Киприан Карфагенский выразил следующую мысль: «Для того, кто живет еще в этом мире, никакое покаяние не поздно». Согласны ли вы с ним? Не может ли быть такого, что двери благодати для некоторых людей уже закрылись?

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Исх. 9:22-27; Чис. 22; 1Цар. 15:1-24; Нав. 7:10-26; Мф. 27:4; Лк. 15:17-19.**

1. Какое покаяние является истинным, а какое – ложным?
2. В книге «Исход» описано покаяние фараона (Исх. 9:27). Почему оно является ложным? Чем обусловлено покаяние фараона и, следовательно, какой вид покаяния можно считать неистинным?
3. В книге «Числа» описано раскаяние Валаама (Чис. 22:34). Почему покаяние Валаама также считается неистинным?
4. В чем проблема раскаяния Саула (1Цар. 15:24)? Какой вид покаяния представляет Саул?
5. Если Ахан признал свою ошибку и раскаялся (Нав. 7:20), зачем его побили камнями? Почему его покаяние не было принято Богом?
6. Иуда Искариот после предательства Иисуса Христа возвращает сумму денег обратно и раскаивается за совершенное им зло (Мф. 27:4). Почему его покаяние нельзя считать искренним?
7. В притче о возвращении блудного сына представлены три шаги на пути к истинному покаянию (Лк. 15:17-19). Каковы эти шаги?
8. О какой стадии раскаяния свидетельствует каждый шаг?

**Комментарий**

Говоря о покаянии, следует различать истинное покаяние от ложного. В основе истинного покаяния лежит сокрушение сердца о соделанном грехе, тогда как ложное покаяние скорее связано с обстоятельствами или с последствиями за соделанный грех.

*Фараон*

Как видно из контекста, фараон раскаялся после того, как Господь начал поражать землю Египетскую градом, который «по­­бил по всей земле Египетской все, что было в поле, от че­­ловека до ско­та» (Исх. 9:22-25). Не трудно догадаться, что фа­­­­раон весьма испугался за свою жизнь.

Фараон представляет собой категорию лю­дей, которая обращается к Богу с раскаянием, побуждаемым обс­­­то­ятельствами, угрожаю­щи­ми жизни. Покаяние из чувства стра­­­­ха не угодно Богу.

*Валаам*

В своем раскаянии Валаам ссылался на то, что не знал Божью волю (Чис. 22:34), однако Господь дважды сказал ему, чтобы он не шел проклинать Божий народ (Чис. 22:7,8,12). Валаам знал Божью волю, од­­нако подарки настолько ос­­лепили ему глаза, что он пожелал прес­­тупить Божье по­ве­ле­­ние и проклясть Израиль.

Валаам представляет собой категорию людей, которая пренебрегает Божьей волей, но при этом в случае разоблачения обращается к Богу с раскаянием.

*Саул*

По­­ч­ему Господь не принял покаяние Саула? Ответ на пос­­тав­лен­ный вопрос можно извлечь из самого текста. В пер­вой части 24-го стиха Саул на самом деле исповедует свой грех, но во второй час­­ти он говорит: “но я боялся народа, и пос­­лушал голоса их”. Ины­­ми словами, Саул, с одной сто­ро­ны, исповедует свой грех, а с другой, пытается оправдать свой поступок.

Таким образом, Саул представляет собой ту категорию лю­дей, ко­­торой свойственно самооправдание.

*Ахан*

Признание Ахана трудно вообще назвать покаянием. Пос­­­­ле того как человек уличен, пойман на месте прес­туп­ле­ния, пос­­ле того как его вина доказана, его исповедание бессмысленно.

Таким образом, Ахан представляет ту категорию людей, ко­то­рая исповедует свой грех после уличения в преступлении. Та­кое по­каяние считается неискренним и неугодным Богу.

*Иуда Искариот*

Господь не при­нял покаяние Иуды, так как оно исходило не из осознания сво­­ей вины, а из чувства страха пе­­ред последствиями его гре­ха. Иу­­да испугался дальнейших последствий. Если бы Христос ос­­во­­бодил Себя из рук черни, Иуда никогда не пришел бы к вы­­во­ду, что поступил неверно.

Та­ким образом, Иуда представляет ту категорию людей, ко­то­рая исповедует свои грехи из чувства страха перед пос­ледст­ви­­я­ми, а не из чувства стыда за совершенные грехи.

*Истинное раскаяние (Лк. 15:17-19)*

Истинное раскаяние включает в себя три шага:

1. Прийти в себя (ст. 17)

Это выражение означает самоанализ. Блудный сын на мгно­ве­ние остановился, задумался и стал анализировать свою жизнь.

1. Вернуться к отцу (ст. 18)

Один лишь самоанализ не принесет никакой пользы. Второй шаг истинного раскаяния - это возвращение к Бо­­гу.

1. Записаться в наемники (ст. 19).

Третий шаг истинного раскаяния – бескорыст­ность. Преж­де, чем покинуть отчий дом, блудный сын на­хо­дил­­ся на пра­­вах наследника. Он был сыном, а сын после смер­­ти отца ста­но­­вился собственником его наследия. Однако, ре­­шив вернуться в отчий дом, сын забывает, что он был ког­да-то сыном, и пред­по­­читает быть наемником.

Истинное покаяние, истинное обращение к Богу предполагает чис­­­­тоту мотивов.

**Свидетельство**

1. Нуждаетесь ли вы в каждодневном покаянии? Почему?
2. Что вы чувствуете после того, когда открываете Господу в покаянии свое сердце?
3. Бывает ли в вашей жизни проявление ложного покаяния? Осознаете ли вы это?
4. Готовы ли вы после раскаяния вернуться к Небесному Отцу бескорыстно?

**Молитва**

Дорогой и любящий Небесный Отец! Во имя Иисуса Христа мы обращаемся к Тебе и благодарим Тебя за то, что Ты воз­лю­бил нас и ожидаешь нашего возвращения в небесный дом. По­мо­ги нам вер­­нуться к Тебе, укажи нам путь, и пусть наши мотивы бу­­дут чис­­ты. Удали от нас все виды лжепокаяния, и даруй нам дух ис­тин­­ного раскаяния. Помоги, Господи, найти спасение у ног Твоих. Все это мы просим во имя Иисуса Христа. Аминь.

Материал для встреч в малых группах

УРОК № 12

**Молитва и жизнь**

**Вступление**

До сих пор мы говорили о молитве как о прак­ти­ке общения с Богом. В основном под молитвой мы понимали просьбу, направленную к Нему. Од­на­­ко, мо­­литва - это не просто просьба, это нечто большее. Молитва – это наша жизнь, дыхание нашей жизни. Молитва – это то, что подкрепляет нас, дает нам стимул жизни. Жить без молитвы, значит жить без Бога – Источника жизни. Но если для нас молитва является лишь прошением об удовлетворении наших нужд, то вместо полноценной жизни мы выбираем жалкое существование.

**Ломка льда**

«Вы не можете ничего сделать с долготой вашей жизни, но вы можете сделать что-то с ее шириной и глубиной» (Э. Эзар). Поразмышляйте над этими словами.

**Изучение Слова Божьего**

**Текст: Ин. 1:35-39; Мк. 10:46-52; Мф. 20:21,22; 4Цар. 2:9; Деян. 9:1-6; Гал. 2:20; 2Кор. 3:2,3.**

1. Иисус задал идущим за Ним ученикам Иоанна Крестителя вопрос: «что вам надо»? (Ин. 1:38). Подобный вопрос Он задает каждому Его последователю. О чем свидетельствует Его вопрос?
2. Что хотели ученики Иоанна Крестителя от Иисуса Христа?
3. Тот же вопрос Он задает слепому Вартимею (Мф. 10:51). Что хотел Вартимей получить от Христа?
4. О чем просила Иисуса мать Иакова и Иоанна?
5. Что желал получить от Бога пророк Елисей?
6. Можно ли сказать, что все вышеперечисленные просьбы носят эгоистический характер?
7. Чем Апостол Павел отличался от всех вышеперечисленных людей? Что ожидал Павел от Христа?
8. Что имеет в виду Апостол Павел, сравнивая верующих с письмом? Каким должно быть это письмо?
9. Что означают слова Павла в Гал. 2:20?

**Комментарий**

Вопрос, заданный Господом двум ученикам, адресован к каждой ду­­­­ше. Ведь каждый из нас приходит к Иисусу Христу с оп­ре­де­лен­ной целью. Каждая наша молитва преследует определенную цель. Что конкретно хотели те два ученика? Иоанн Креститель мно­­го сви­детельствовал об Иисусе Христе. Теперь двое его уче­­ни­ков хотели лично познакомиться с Ним, узнать Его поб­­лиже. Они хотели уединиться с Ним и послушать Его. Их ин­­те­ре­со­ва­­ла Его миссия и как она связана с ними.

Итак, есть категория людей, которая молится, чтобы лично уз­­нать Бога. Такая молитва крайне необходима, если воз­но­сит­­ся в простоте сердца.

У слепого Вартимея была иная просьба: «Сле­пой ска­­зал Ему: Учитель! Чтобы мне прозреть» (ст. 51).

Есть категория людей, которая обращается к Богу в надежде на ис­­целение.

С какой просьбой мать с сы­­новьями подошла к Христу? «Скажи, чтобы сии два сы­на мои сели у Тебя один по правую сторону, а другой по ле­вую в Царст­­ве Твоем» (ст. 21).

Есть и такая категория людей, которая просит у Бога власти и проц­­ветания.

Илия знал, что Господь за­­би­­рает его к себе, и, обращаясь к Елисею говорит: “Проси, что сде­­лать тебе”. На что Елисей отвечает: “дух, который в те­­бе, пусть будет на мне вдвойне”.

Есть категория людей, которая просит у Бога духовных бла­гос­­ло­­вений.

Таким образом, мы убеждаемся, что люди приходят к Гос­по­ду по раз­ным причинам. Некоторые движимы эгоистичными мо­­ти­вами, дру­гие - искренним познанием Бога, иные же­ла­ни­­ем по­лучить физическое или духовное благополучие. Сог­ла­­симся, од­нако, что во всех вы­ше­пе­ре­численных случаях в цент­­ре мо­лит­вы находится человек. Все, что про­сит человек, про­­сит для се­бя. И в этом смысле молитва предс­тав­ля­ет­ся как просьба. Но как мы уже отметили выше, молитва - это не толь­­­ко просьба.

Рассмотрим еще один библейский при­мер, где мо­литва предс­тавлена уже не как просьба, а как суть са­­мой хрис­ти­анс­кой жизни. В Деян. 9:1-6 говорится о Павле, который «дыша угрозами и убийст­вом на учеников Господа» (ст. 1) отправился в Дамаск. Од­на­ко в Дамаске ему явился Господь и сказал: «что ты гонишь Ме­­ня?» (ст. 4). От присутствия Божьей славы Савл ослеп и «в тре­пе­­те и ужасе» стал молиться. Как вам кажется, о чем мо­­лился Савл? Он мог бы молиться об исцелении, так как ос­леп. Но Савл не молится об исцелении. О чем же молится Савл? Вот его молитва: «Господи! Что повелишь мне де­лать?» (ст. 6).

Как эта молитва отличается от всех предыдущих молитв! В от­­ли­­чие от тех молитв, Савл просит не для себя, а для Бога. Чем он может послужить Богу? Что он сможет сделать для Бо­­га? Савл меняет суть вопроса. Не Господь говорит Савлу, что Мне сде­­лать для тебя, но Савл спрашивает Господа, что он может сде­­лать для Него.

В Послании к Ко­­ринфянам Апостол Павел пишет: «Вы - наше пись­мо, написанное в серд­­цах наших, узнаваемое и читаемое всеми че­ло­ве­­ками; вы по­ка­зы­ва­е­те собою, что вы - письмо Христово» (2Кор. 3:2,3). Мы должны предс­­тавлять собой письмо Христово, «уз­на­вае­мое и читаемое всеми че­­ловеками». Сегодня люди желают видеть, а не слышать.

Сегодня Бог желает написать письмо жителям этого мира. Он же­ла­­ет, чтобы мир прочел это письмо. И этим письмом являемся мы. Мы долж­­ны представлять Христа своей жизнью. Люди желают ви­деть Хрис­­та, и нашей обязанностью является показать Его им.

Апостол Павел сказал Господу: «Что мне сделать для Тебя?» Эта мо­­­­литва и его желание служить истинному Богу обратило весь мир. Он жил для Бога, всей своей жизнью служил Ему, и в один день зая­вил: «И уже не я живу, но живет во мне Христос» (Гал. 2;20). Апос­тол Па­­вел стал Христовым письмом. В своей жизни он настолько стал от­ра­­жать характер Христа, что советует всем верным хрис­ти­а­нам под­ра­жать ему, как он Христу (1Кор. 4:16).

**Свидетельство**

1. Как вы отвечаете Господу на вопрос: «что тебе нужно»?
2. Обращаетесь ли вы к Богу только с просьбой удовлетворить ваши потребности или подобно Апостолу Павлу предлагаете себя для служения Ему?
3. Представьте, что вы являетесь тем письмом, о котором говорит Апостол Павел. Что бы вы желали, чтобы люди видели в вас?
4. Можете ли вы засвидетельствовать о себе, что уже не вы живете, но живет в вас Христос? Как вы представляете эту жизнь?

**Молитва**

Дорогой наш Творец! Как часто мы приходим к Тебе с же­ла­ни­­­ем получить нечто от Тебя. Но порой мы забываем, что и Ты нуж­­­­даешься в нашей поддержке. Помоги, чтобы наши молитвы не но­­сили только потребительский характер. Позволь подобно Апос­­то­лу Павлу задать Тебе вопрос: “Чем мы можем Тебе по­мочь? Чем мы можем послужить Тебе?” Сделай нас письмом, чи­­таемым и уз­на­­ваемым всеми людьми. И пусть это письмо об­ра­­тит весь мир. Поз­воль людям увидеть Хрис­­та в нашей жизни. И пусть наши мо­­литвы будут неотъем­ле­мой частью нашей повседневной жиз­ни. Научи нас славить Твое имя всей нашей жизнью. Просим все это во имя Иисуса Христа. Аминь.